

## با قياتِ اقبال فارس كا جائزه An overview of Iqbal's Persian Remnants حسن رضا 1. ؤاكم محمد افضل حميد

## **Abstract:**

Every great creative artist revises his art and sometimes sorts out the essentials in this work of art. Allama Muhammad Iqbal, like his Urdu Kalam, has also chosen his Persian poetry strictly. There are several reasons for this choice. He was a prolific poet. Sometimes a part of a poem or a Masnavi would have to be cut if it exceeded the appropriate limit. Sometimes the poet feels the need for a partial or total change after he has composed it. Sometimes his poetry is an emotional and immediate reaction to an event that he may not later find appropriate. Poets also write temporary poems for their friends, which do not find a place in their work later. Allama Iqbal also deliberately ignored many poems while compiling Persian works. While studying the personality of Iqbal in modern times and the evolution of his ideas, it is very important to collect the remnants of his Persian poetry.

## **KEYWORDS:**

ALLAMA IQBAL; OBSOLETE WORKS; IQBAL'S PERSIAN REMNANTS, AMENDED WORKS; PERSIAN POETRY

فکرِ اقبال کی تقبیم کے لیے باقیات کا جائزہ لینا بہت ضروری ہے۔ اقبال کی ہمہ جہت وہمہ رنگ شخصیت اور کثیر الجہات شاعری کے گونا گوں پہلوؤں پر مختلف زاویہ بائے نگاہ کے تحت بہت پچھ لکھا جاچکا ہے۔ اقبال کی زندگی کا ہر پہلو چونکہ خالص و پاکیزہ ہے ، ان کی شفاف شخصیت ان کے اندرون اور ان کی سیرت کی آئینہ دار ہے۔ اقبال کا زمانہ اقبال کا زمانۂ اقبال کا زمانۂ شباب تھا۔ شاعری کے اعتبار سے تواسے عنفوانِ شباب ہی کہہ سکتے ہیں اور اس سفر میں انھیں کہیں کمیں مخصوکریں بھی کھانا پڑی، کہیں کہیں حواد شِ زمانہ اور نشیب و فراز نے انھیں جذباتی بنایا اور کہیں بادِ مخالف نے ان کے قلب و ذبن کو مرتعش بھی کیا اور کبھی کھارا لیسے بھی مواقع آئے کہ انھیں کی جمارت تو ہوئی مگر بادِ مخالف آڑے آئی اور حذف واضافہ سے کام لینا پڑا۔ شاعری کے ابتدائی دور میں قومیت ووطنیت کے کہ انھیں کی موضوع کے کہنے کی جمارت تو ہوئی مگر بادِ مخالف آڑے آئی اور حذف واضافہ سے کام لینا پڑا۔ شاعری کے ابتدائی دور میں قومیت ووطنیت کے کہ انھیں کی موضوع کے کہنے کی جمارت تو ہوئی مگر بادِ مخالف آڑے آئی اور حذف واضافہ سے کام لینا پڑا۔ شاعری کے ابتدائی دور میں قومیت ووطنیت کرتے رہے اور وقت آنے پر چندا یک خیالات و نظریات کو محو نظر کرنا پڑا۔

ایک دور ایبا بھی تھاجس میں دوسری جنگِ عظیم کے نقوش اس کی نظروں کے سامنے تھے۔ کہیں آگے چل کر عجمی فلاسفہ کے منفی رجحانات نے بھی انھیں بغاوت پر آئسادیا تھا اور جنگی بیانے پر قوم وملک کی اصلاح کا بیڑا اٹھانے پر بھی آمادہ کیا۔ لہذا ان باتوں کا منطق نتیجہ یہ ہوا کہ ان کی خلآ قانہ زندگی کئی ایک دور سے گزرگئ۔ جس کی بنا پر کہیں کہیں زندگی کے مختلف ادوار میں اپنے کلام کو حذف واضافہ کے ساتھ پیش کرنا پڑا۔ جو کلام باقی بچافتی اعتبار سے ابدیت کا مقام پایا جو حواد شِ زمانہ کی نذر ہونے سے نچ گئے ، وہ باقی ماندہ شاعری ہے۔ متر وک کلام ، غیر مطبوعہ یافراموش شدہ شاعری نے "باقیاتِ اقبال "کانام پاکر فن پارے کی شکل اختیار کی۔

یہ باقیات کوئی Redundant یا متر وک العمل کام نہیں بلکہ بنظرِ غائر مطالعہ کے بعد قاری کو کبھی کبھار علامہ کے باقاعدہ کلام کے مقابلے میں باقیاتِ اقبال میں زیادہ ہی ہوتا ہے۔ لہذا باقیاتِ اقبال کوئی Obseiete شاعری اقبال میں زیادہ ہی ہوتا ہے۔ لہذا باقیاتِ اقبال کوئی Obseiete شاعری نہیں بلکہ ان کی خلا قانہ ذہنیت کی آئینہ دار ہے۔ دراصل اقبال کی باقیات کے مطالعہ سے اس بات کا پورااحساس ہوتا ہے کہ انسان کا ذہنی ارتقاء اس کے داخلی محرکات اور خارجی عوامل کے تابع ہوتا ہے۔ ہر انسان اپنی پیدائش سے لے کروفات تک عمرِ طبعی کی مختلف منزلوں سے گزرتا ہے جس کے ساتھ ذہنی شعور میں ترتی ہوتی رہتی ہے۔ تجر بات ومشاہدات کے ساتھ خیالات میں تغیر و تبدل کا عمل بھی جاری رہتا ہے۔ پچھ باتیں گریز پا ثابت ہوتی ہیں، بعض نے حقائق سامنے آتے ہیں۔ انسان کے ذہن میں

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> پی ایج ڈی سکالرار دو، گور نمنٹ کالج یونیورسٹی فیصل آباد

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ايسوسي ايٺ پروفيسر شعبه اردو، گور نمنٺ کالج يونيورسڻي فيصل آباد



خیالات کا ایک محشر برپاہو تاہے، ان میں بعض خیالات کو چھوڑنا پڑتا ہے اور بعض خیالات پختہ ہو کر نظریئے کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ جن کی پیش رفت کے لیے انسان اپنی استعداد اور بساط کے مطابق کو شش کرتا ہے۔ پھر انحطاط عمر اور ضعف جسمانی کے ساتھ قوائے ذہنی میں بھی نمایاں تبدیلی واقع ہوتی ہے اور بالآخر انسان اپنی حیاتِ طبعی کے ان نشیب و فر از سے دوچار ہو تاہو ااس جہانِ فانی سے گزر جاتا ہے۔

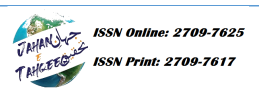
تمام انسانوں کے بارے میں شاید یہ کہا جاسکتا ہے لیکن اقبال کا شعور واحساس ان کے جذباتی وروحانی تجربات اور ماحول کے اثرات اور ان کے ردِ عمل سے گزر تا ہوا جب مناسب اظہار کی صورت اختیار کرلیتا ہے تو انسان کی تہذیبی تاریخ کے تسلسل کا ایک نا قابلِ فراموش حصہ بن جاتا ہے۔ اقبال کا شار ایسے ہی نابغۂ روزگار افراد میں ہوتا ہے جن کے فکری و فنی نقوش میں رنگ ِ ثباتِ دوام نمایاں ہے۔ یہ ایک مسلّمہ اَمر ہے کہ شاعر دوران سفر کبھی رہ گزر سے ہٹ بھی جاتا ہے اور کہیں کہیں رہر و کی تلاش میں شاہر اہسے اُر کراد ھر اُدھر اُدھر مجھی بھاگنے کی سعی کرتا ہے۔ اقبال کے تخلیق سفر میں ایسے بھی ادوار گزرے ہیں جن کے تائج بات نے انھیں ایپنے زمانے کا اقبال بنانے میں نمایاں کر دار اداکیا ہے اخمی تجربات و مشاہدات نے انھیں بر صغیر کا ایک نمائندہ شاعر و فلسفی بنادیا۔

اقبال نے بنفسہ کہیں کہیں دانستہ طور پر اپنی شاعری کے ایک مختصر سے جھے کو منظرِ عام پر لانے کی شعوری کوشش کی اور اُن کے ہاں کہیں کہیں اپنے محبوب افراد کے ساتھ قوصیف میں مبالغہ دیکھنے کو ملتا ہے: مولانا محمد علی جوہر کے بارے میں بیہ فرماتے ہیں: 'سوئے گردوں رفت زاں راہے کہ پیغیبر گذشت '( اُن اور مولانا گرائی کے لیے یوں رطب اللسان ہیں: آل کہ زد فکر بلندش آساں رایشت پائے الا اُن ایب کہ حالی کے بارے میں یوں گویا ہوتے ہیں: 'میں کشور شعر کا نبی ہوں گویا'( اُن اُن کے لیے یوں رطب اللسان ہیں: آل کہ فرد قبیم کا کام بھی خود ہی گویا'( اُن اُن کے ساتھ کہ بھی کر ان کی کو پہاڑ بنانے میں کوئی دقیقہ فروگذاشت نہیں کر تالیکن آگے چل کر اصلاح و ترمیم کا کام بھی خود ہی نبھا تارہتا ہے۔

انیسویں صدی کے اواخر میں فارسی زبان کے مطلع اوب پر اقبال کا ظہور ہوا تو بر صغیر میں سیاست، مذہب، فلسفہ، شاعری اور ادب کی متعد داہریں آپس میں متصادم ہو چکی تھیں۔ اس مدو جزر میں اقبالیاتی ادب بھی پچکولے کھاتا ہوا بالآخر ٹھکانے لگ گیا مگر اس اتارو چڑھاؤ میں اکثر خیالات کنارے لگ گئے اور کئی ایک متصادم ہو پھی تھیں۔ اس مدو جزر میں اقبالیاتی ادب بھی پچکولے کھاتا ہوا بالآخر ٹھکانے لگ گیا مگر اس اتارو چڑھاؤ میں اکثر خیالات واحساسات و تخیلات ہو کبھی جذبات کی رو کے ساتھ اور کبھی جو انی کی سر مست اہر وں کے ساتھ بہہ گئے تھے۔ اقبال انھیں یکسر اپنے متصادل کام سے خارج کرتے اور مزید ان کی جگہ مناسب خیالات وافکار پر مبنی تصورات کو اپنے کام کا حصہ بناتے۔ شعری و فنی بالیدگی کے آئینے میں اگر دیکھا جائے تو بیشتر اشعار سنہری حروف سے لکھے جانے کے قابل ہیں۔ باقیاتِ اقبال ان کے کلام کاوہ مجموعہ ہے جو ان کی مطبوعہ تصانیف میں درج نہیں ہے۔ جب علامہ کو اُردو کلام کے کینے کام کا کہ کے شائع کرنے کا خیال آ باتو جو نظمیں آبرانی دستال ہو سکیں باجو ان کے حافظ میں محفوظ تھیں صرف وہی نظمیں اس میں شامل کر دی گئیں۔

ا قبال کا اپنی زندگی کے دوران یہ طریقہ رہاہے کہ وہ اپناکلام دوست احباب کو ارسال کیا کرتے تھے جس کی مثال جمیں منثی سراج الدین مرحوم کی ضخیم بیاضوں کا معائنہ کرنے سے ملتی ہے۔ سید عبدالواحد معینی با قیاتِ اقبال کی جمع و تدوین کے سیاضوں کا معائنہ کرنے سے ملتی ہے۔ سید عبدالواحد معینی با قیاتِ اقبال کی جمع و تدوین کے سلطے میں سری نگر تشریف لے آئے تو یہاں منثی سراج الدین مرحوم کی ضخیم بیاضوں میں علامہ کی بہت سی غیر مطبوعہ نظمیں ملیں۔ (ﷺ) منثی صاحب کو قدرت نے شعر وسخن کا عجیب مذاق عطاکیا تھا۔ وہ جب تک زندہ رہے سرینگر ان کی وجہ سے ایک ادبی مرکز بنار ہا۔

اقبال نے خواجہ حافظ شیر ازی کو مجمی ادبیات کا نمونہ سمجھ کر اسے اپنی شدید تنقید کا ہدف بناتے ہیں۔ حافظ آپر شدید تنقید کا جواز پیش کرتے ہوئے اقبال فرماتے ہیں کہ اُن کے کلام کا مطالعہ کرنے کے بعد قاری کے دل پر جو کیفیت طاری ہوتی ہے وہ قوائے حیات میں ضعف پیدا کر دیتی ہے۔ اس لیے حافظ کے کلام کو قوم کے حق میں مضر تِ رسال قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ "اسر ارِخودی" کے پہلے ایڈیشن میں ﷺ الیے اشعار ہیں جن میں لسان الغیب حافظ شیر ازی کو زبر دست تنقید کا ہدف بنایا گیا ہے۔ اس پر اقبال کو ہز بہت بھی اُٹھانا پڑی اور اس زمانے کے شعر اوا دبا پر مجمی فلاسفہ کا ایک بڑاکار وان ان کے خلاف ہو گیا۔ لہذا حذف واضافہ کے ساتھ اقبال نے



"اسرارِ خودی" کادوسراایڈیشن شائع کیا۔ مثنوی اسرارِ خودی کے دوسرے ایڈیشن کے دیباہے کا مطالعہ کرنے کے بعد اقبال کی ہمہ پہلو شخصیت کے مختلف ادوار کا تعین ہوتا ہے۔اقبال خودر قمطراز ہیں:

"اس مثنوی کی پہلی ایڈیشن اللہ میں اس سے میں شائع ہوئی تھی اور دوسری ایڈیشن اب ناظرین کی خدمت میں پیش کی جاتی ہے۔ بعض جگہ لفظی ترمیم اور بعض جگہ اشعار کی ترتیب میں فرق ہے اور ایک آدھ جگہ تشر تے مطالب کے لیے اشعار کا اضافہ ہے لیکن سب سے بڑی ترمیم میہ ہے کہ اس ایڈیشن سے وہ اشعار خارج کر دیے گئے ہیں جو خواجہ حافظ پر کھے گئے تھے۔ اگرچہ اس سے محض ایک ادبی نصب العین کی تنقید مقصود تھی اور خواجہ حافظ کی شخصیت سے کوئی سروکار نہ تھا، تاہم اس خیال سے کہ یہ طرزِ بیان اکثر احباب کونا گوار گزراہے، میں نے ان اشعار کو نکال کر ان کی جگہ نئے اشعار کھے دیئے ہیں جن میں اس اصول پر بحث کی ہے جس کی رُوسے میرے نزدیک کی قوم کے لٹریج کی قدروقیت کا اندازہ کرنا جا ہے۔ " (اق

اس میں حافظ شیر ازی کوہدف تنقید بنانے والے 🖫 🖺 اشعار حذف کیے گئے تھے۔ نمونہ کے لیے چنداشعار ملاحظہ ہوں:

ہوشیار از حافظ صہبا گسار جامش از زہرِ اجل سرمایی دار نیست غیر از بادہ در بازارِ او از دو جام آشفتہ شد دستارِاو چول خراب از بادۂ کلگوں شود مایی دار حشمت قارول شود مفتی اقلیم او بینا بدوش محتسب ممنون پیر ے فروش( $\mathbb{Z}$ )

اب سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ آیا اقبال کی غیر مطبوعہ شاعری کامعیار کیسا ہے؟ کیا میہ شاعری کے معیار پر پورا اُترتی ہے؟ اگر ایسا ہے اقبات میں بر ہے کی کیا وجہ ہے؟ بظاہر وجہ عیال ہے کہ علامہ کے زمانہ میں اس کی شیر ازہ بندی نہ ہو سکی اور دورا فقادہ دوست واحباب کی بیاضوں میں بند پڑے یہ اشعار کلیات میں جمع شعار کلیات میں جمع اشعار ایسے بھی ہیں جن کو اقبال نے دیدہ و دانستہ متر وک العمل گر دانا۔ لہٰذ اان اشعار کو اپنے منضبط کلام میں جگہ نہ دی۔ باقیات میں کچھ ایسے اشعار نظر وں سے گزرے ہیں جن کی اگر شاعرانہ تقطیع کی جائے تو ضرور کوئی فنی شقم یا ثقل نظر آئے گا۔

کئی اشعار غیر سنجیدہ کوشش کے آمیزے ہیں اور بعد کی متانت و سنجیدگی نے اُن کو ترک کروایا اور اکثر اشعار معیار پر کھر ااُتر نے کے باوجود بھی فراموش شدہ غیر مطبوعہ ہیں جن کو سپر دِ قرطاس کرنے میں زمانے کے حوادث آڑے آئیں۔ اُس زمانے میں نامعلوم گوشوں تک جانا اور بھولی بسری صحبتوں کو پھر سے تازہ کرنا ایک آسان کام نہیں۔ اب چو نکہ ادباونا قدین کی کاوشوں اور کو ششوں کے طفیل اقبال کابہت ساراغیر مطبوعہ کلام منظر عام پر آچکا ہے جس کا محاکم کرناوقت کی عین ضرورت ہے۔ اقبال کی فراموش شدہ صحبتوں کو پھر سے ربویو کرنے کا طریقہ بھی ہے کہ باقیات کا ہنظر غائر مطالعہ کیا جائے۔ خزینۂ افکار کی تخیاں تلاشنے کا سے بھی ایک ذریعہ بن سکتا ہے۔ باقیات کے مطالعہ سے اقبال کی ہمہ پہلو شخصیت کے گئی گوشوں کا پیتہ چل سکتا ہے۔ اقبال چوں کہ حال، ماضی و مستقبل کے شاعر ہیں لہٰذ ااُن کے افکار و خمالات کو جانے کارے ناری اور اس کے "باقیات" کا حانا بھی ضروری ہے۔

وہی ہے صاحب امروز جس نے اپنی ہمت سے زمانے کے سمندر سے نکالا گوہر فردا(ﷺ)

106



مولاناغلام رسول مہرنے "سرودِ رفتہ " 🗨 🖫 🖳 ء ) کے مقد مدییں کلامِ اقبال کوترک کرنے کی بہترین توجیہ و تاویل پیش کی ہے۔

"اقبال نے اپنی بعض شاعری کواولاً اس وجہ سے اپنے مستند مجموعۂ کلام میں شامل کرنا پیندنہ فرمایا کہ جس زمانے میں بانگِ درامر تب ہوئی، شعر وسخن کے باب میں ان کامعیار بہت بلند ہو چکا تھااور یہ کلام اس معیار پر پورانہ اُتر اتواسے ترک کرنا پڑا، اور علامہ بندش الفاظ اور اسلوب بیان کے سلسلے میں بڑے ہی سخت تھے۔" (ایس)

"اقبال صرف ای کلام کو محفوظ رکھنے پر رضامند سے جو تعلیم و تربیت کے لحاظ سے کا ئناتِ انسانیت کے لیے مفید ہو سکتا تھا یعنی ان کے خاص پیغام خاص تعلیم اور حقائق حیات کا حامل تھا۔ جن کے ذریعے سے انسان اپنے حقیقی وظائف و مقاصد بہتر طریق پر بجالانے کا اہل بن سکتا تھا۔ جو کلام موضوع، فکر و خیال اور ترتیب و ترکیب کے لحاظ سے اس میز ان پر بورانہ اُتر تا تھا، انھیں محفوظ رکھنے کے لیے وہ تبار نہ تھے۔ "(ہر)

مہر کی بیہ دونوں تاویلیں درست ہیں۔ اقبال نے نہ صرف وہ نظمیں اور غزلیں حذف کیں جو معیار فن پر پوری نہیں اتر تی تھیں بلکہ ان نظموں اور غزلوں کے وہ متفرق اشعار بھی حذف کر دیئے جن پر زبان و فن کے اعتراضات کیے گئے تھے۔ دوسری وجہ اس سے بھی زیادہ اہم ہے۔ متعد د نظمیں اس لیے ترک کر دی گئیں کہ وہ ان کے بعد کے نظریات سے ہم آ ہنگ نہ تھیں۔

انھوں نے عطیہ فیضی کے نام ایک خطر مور خہ ﷺ جولائی ﷺ کے اس کے میں اپنے کلام کی اشاعت کے سلسلے میں کھا:
"میر می سب سے بڑی وقت یہ ہے کہ میں اشاعت کے لیے کون سے نظموں کا انتخاب کروں۔ گذشتہ پاپنچ چھ سالوں
کے دوران میں نظمیس زیادہ تر پر ائیویٹ نوعیت کی رہی ہیں اور میر اخیال یہ ہے کہ پبلک کو ان کے پڑھنے کا کوئی حق نہیں ہے۔ ان میں سے بعض کو تو میں نے کلیۂ تلف کر دیا ہے اس ڈرسے کہ کہیں کوئی انھیں چر اکر نہ لے جائے اور
شائع نہ کر دے۔ " ( ﷺ

اقبال کے منسوخ کلام کے مرتبین نے عموماً اور بالخصوص" سرودِ رفتہ" کے مرتب غلام رسول مہر نے پُراعتذار جواز پیش کیا ہے کہ جس کلام کو شاعر نے قلم زو کر دیا، اسے منظرِ عام پر کیوں لایا جائے۔اقبال کے منسوخ کلام کی اشاعت کے بعد کسی قشم کے جواز کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ بال ناقدین اقبال پر اتنی تحدید لازم آتی ہے کہ وہ منسوخ کلام کی بنایر شاعر پر کوئی اعتراض نہ کریں۔ اس سے بازیُرس نہ کریں، اس کو سامنے رکھ کر اس کے پیغام کو دھندلا کرنہ دیکھیں۔

اقبال کے محذوف کلام میں نظمیں بھی ہیں، غزلیں بھی ہیں، مکمل تخلیقات بھی حذف کی گئیں اور نظموں اور غزلوں کے اجزا بھی،جوایک دوشعر سے لے کر تخلیق کے بیشتر ھے تک کے ہیں،ان پر نظر ڈالنے سے دوباتیں صاف ہو جاتی ہیں۔

ے۔ کئی طویل نظمیں منسوخ کی گئیں جس کے معنی یہ ہیں کہ وہ شعوری انتخاب کی زدمیں آئیں۔ ایبالبعض دوسری نظموں اور غزلوں کے ساتھ بھی ہوا ہو گا۔ اسر ار خودی " و" پیام مشرق " کی تدوین کے وقت وہ شاعر کے کی واحد وجہ یہی ہوسکتی ہے کہ "اسر ار خودی " و" پیام مشرق " کی تدوین کے وقت وہ شاعر کے ذبن و نظر سے او جھل تھیں۔

متفرق اشعار کے قلم انداز کرنے کی وجہ قیاس کی جاسکتی ہے لیکن متعدد دوسر کی صور توں میں کوئی معقول توجیہہ نہیں ہوسکتی۔ ذیل میں تنتیخ کے عمل کی وجوہ پر غور کیا جاتا ہے۔ چوں کہ مضمون نگار فذکار کے درون میں نہیں جھانک سکتا اس کے تخلیقی عمل کے ارتقااور اس کی ترجیجات کا عرفان نہیں رکھتا اس لیے ضروری نہیں کہ اس کی توجیہہ شاعر کے واقعی عند ہے کو پیش کرتی ہو۔ دوسرے قارئین اور ناقدین ان کے حذف کی کوئی دوسر کی وجہ قیاس کرسکتے ہیں۔

ا نجمن کشمیری مسلمانانِ لا مور کا پہلا جلسہ فروری گھ ہیں گئی ہوا۔ اس میں اقبال نے ایک نظم "فلاحِ قوم " پڑھی جس میں خود کو کشمیری قوم سے وابستہ کیا۔ اضیں دنوں انجمن میں کشمیر سے متعلق نو قطعات پڑھے۔ بعد میں ان سب کو خارج کر دیا کیوں کہ ان سے علا قائیت کی بُو آتی تھی۔ ابتداء ہی میں اقبال کو ناقد بن کے اعتراضات کا سامناکر ناپڑا۔ وجہ ظاہر تھی کہ اس وقت شاعری کا معیارِ نقد ہی کچھ ایسا تھا کہ الفاظ اور قواعد کا بے حد خیال رکھاجا تا تھا۔ علامہ نے دہلی اور کھنو کے دبستانوں سے الگ ایک راہ نکالی لیکن قدامت پرست ذہن جدید اسالیب بیان کو کس طرح آسانی سے قبول کر لیتے۔ 'اُودھ بیخ 'ان اعتراضات میں پیش پیش تھا۔ اس رسالے نے مولانا الطاف حسین حالی آور داغ دہلوی کے کلام پر اعتراضات کر کے اچھی خاصی شہرت حاصل کر لی تھی۔ ان تنقیدوں میں لچر بن اور ابتذال نمایاں



تھا۔ چنانچہ جب انھیں شاعری کے میدان میں اقبال کا قد بڑھتا ہوا محسوس ہوا توانھیں نکتہ چینی کے لیے ایک نیامیدان ہاتھ آیا۔اقبال نے ان اعتراضات کے ضمن میں فوق کو ککھا:

" لکھنو والے اور معترض سے خیال کرتے ہیں کہ اقبال شاعر ہے گر میری غرض شاعری سے زبان دانی کا اظہاریا مضمون آفرینی نہیں۔ نہ میں نے آج تک اپنے آپ کو شاعر سمجھا ہے۔ حقیقت میں فن شاعری اس قدر دقیق اور مشکل ہے کہ ایک عمر میں بھی انسان اس پر حاوی نہیں ہو سکتا۔ پھر میں کیو نکر کامیاب ہو سکتا ہوں۔ جسے روزی کے دھندوں ہی سے فرصت نہیں ملتی ، میر امقصودگاہ گاہ نظم کھنے سے صرف اس قدر ہے کہ چند مطالب جو میرے ذہن میں ہیں ان کو مسلمانوں تک پہنچا دوں اور بس۔ " ( سے سے)

کلام اقبال کی پختگی کے باوجود اعتراضات کاسلسلہ جاری رہا۔ فروری اس سے اس کرنل بھولانا تھ نے علامہ کے فارس کلام پر اعتراضات کے۔ جس کے جواب میں خواجہ عبد الواحد ندوی نے زمانہ کانپور کی اشاعت مارچ اس سے اس کے جواب میں نواجہ عبد الواحد ندوی نے زمانہ کانپور کی اشاعت مارچ اس سے اس کے جواب میں ایک مضمون کھا۔ اس کی نظمیں / غزلیں رسائل میں دفعہ پھر اودھ پنٹے نے اعتراضات کاسلسلہ شروع کر دیا۔ علامہ کے کلام پر یہ اعتراضات رگ سنگ سے لہو نچوڑ نے کے متر ادف تھے۔ ان کی نظمیں / غزلیں رسائل میں علام متن کے ساتھ شائع ہوتی تھیں۔ جن پر معترضین کو اعتراض کاموقع ملتا تھا۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ لوگ ان کی نظمیں اجازت کے بغیر چھاپ دیتے تھے۔ فوق کے نام ایک خط میں دقم طراز ہیں:

" نظم زیر تنقید میری ابتدائی نظموں میں سے ہے۔ اس میں بہت سی خامیاں ہیں لیکن تعجب ہے کہ معتر ضین نے ان میں سے ایک بھی صحیح اعتراض نہیں کیا اور جس قدر اعتراض ہیں غالباً کتابت کی غلطیوں پر ہیں۔ لوگ اس نظم کو بار بارچھاہتے ہیں اور بغیر میری اجازت کے۔ کم از کم مجھے پروف ہی دکھا لیا کریں۔ اس کا علاج میرے پاس کچھ نہیں۔ "( ﷺ )

یہ بات درست نہیں کہ علامہ ان تنقیدوں سے مستفید نہیں ہوتے تھے۔ نیک نیتی پر مبنی ہر تنقید کووہ قدر کی نگاہ سے دیکھتے تھے اور بعض مفید مشوروں کومان لیتے تھے۔ اپنی لاعلمی کے اظہار میں انھیں کوئی عار نہ ہو تا تھا۔

میاں بشیر احمد ایڈیٹر "ہمایوں" راوی ہیں:

"ایک روز میں نے عرض کی ہے کہ ایک نقاد دوست نے آپ کے ایک شعر پر اعتراض کیا ہے کہ لفظ مینا مونث نہیں مذکر ہے۔ مجھے بھی اس اعتراض پر تعجب ہوا۔ کیونکہ میناشکل وصورت اور آواز سے مونث معلوم ہوتی ہے۔ علامہ نے علی بخش کے ذریعے رسالہ تذکیر و تانیث منگوایا اور جب اس سے مطلوبہ سند نہ ملی تو فرمایا۔۔۔ ایسی غلطیاں مجھ سے ہو جاتی ہیں۔" ( [ ] ( )

امداد صابری نے جب ان اعتراضات کے متعلق علامہ سے استفسار کیاتو آپ نے فرمایا:

"میرے پاس ان اعتراضات کا کوئی جواب نہیں۔ میں پنجاب کارہنے والا ہوں۔ اُردو میری زبان نہیں۔ لکھنو اور دہلی والے اہل زبان ہیں۔ مجھے تسلیم ہے مگر لوگ مجھ پر ظلم کرتے ہیں کہ مجھ کو شاعر سیجھتے ہیں اور میری تحریر میں شاعرانہ نکتہ سنجیاں ڈھونڈتے ہیں۔ اس کا ذکر تم کو یاد ہو گا کہ میں نے اپنے اُردواور فارسی کلام میں کئی جگہ کیا ہے۔ جوبات میں کہتا ہوں اگر اس کی اُردو درست نہیں ہے تو اہل زبان کو اجازت ہے کہ وہ اُردو صحیح کرکے پڑھ لیں۔ مگر میری بات سنیں ضرور۔۔۔ (اُردو) زبان کا دامن تنگ ہے اور ان مضامین کے متحمل نہیں جو میں بیان کرنا چاہتا ہوں۔ کا بیای سمجھیں۔ " وار کو معانی اور مطالب پر غور کریں اور مجھ کو بجائے شاعر سمجھنے کے اقبالِ اسلام میں سمجھیں۔ " (اے ہے)

اقبالؒ نے ان تنقیدوں کا فائدہ اٹھایا اور اپنی شاعری کے فنّی پہلوؤں پر زیادہ توجہ دینی شروع کی۔ جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ فنّی اعتبار سے ان کے کلام کا مقام و مرتبہ بلند ہو تا گیا۔جو نظمیں اور غزلیں اشاعت کے لیے منتخب بھی ہوئیں ان کے ایک چوتھائی اشعار حذف کر دیئے گئے۔اس ضمن میں ایک حقیقت بہر حال ذہن نشین



ر ہنی چاہیے کہ علامہ کے پاس اپناتمام کلام محفوظ نہ تھا۔ دوم جو نظمیں مکمل طور پر تزک کر دی گئیں ان کے تمام متر وک اشعار قابلِ گردن زدنی نہ تھے۔ ان نظموں یا غزلوں میں ایسے اشعار بکثرت موجود ہیں جوعلامہ کے عمومی اسلوب اور نظریات سے مختلف نہیں بلکہ بعض حیثیتوں سے متد اول کلام سے زیادہ بلند پایہ ہیں۔ ان میں ہمہ گیری اور آفاقیت کا جوہر بھی بدر جہ اتم موجود ہے۔ باقیاتِ اقبال کا مطالعہ اس تناظر میں کرناچاہیے اور اسے اقبال اور فکر اقبال کی گم شدہ کڑیاں سمجھتے ہوئے علامہ کے ذہنی ارتفاء کی صحیح کیفیت کوسامنے لاناچاہیے۔

علامہ کا کلام مختلف رسائل میں شائع ہو تارہا۔ بعض رسائل کو علامہ اپنا کلام خود جیجے تھے لیکن اکثر رسائل علامہ کا کلام دوسرے رسائل سے بغیر حوالے کے نقل کر لیتے تھے جس کی وجہ سے بعض اغلاط راہ پا جاتی تھیں۔ چنانچہ جب 🗐 🦳 😭 کے میں علامہ نے "مثنوی اسرارِ خودی" کے کلام پر نظر ثانی کی توان میں اغلاط کو دور کر دیا گیا۔ اس سے بعض اشعار کے ضمن میں اس غلط فہمی نے جنم لیا کہ علامہ نے اپنے کلام پر اصلاح کی ہے۔ حالا نکہ ان کو اصلاحات کے زمرے میں شار نہیں کیا جاسکتا۔ بعض او قات ایسا بھی ہو تا تھا کہ علامہ کوئی نظم کھور ہے ہوتے تھے اور شخ عبد القادر اقبال کی بیر نامکمل نظم لے کر "مخزن" میں شائع کر دیتے۔ اس طرح کی نظموں پر علامہ کو نظر ثانی کامو قع بھی نہیں ملتا تھا۔

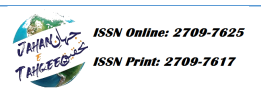
رسائل میں چھپنے والا تمام کلام اقبال نے اشاعت کے لیے خود نہیں بھیجا۔ بعض او قات ایسا بھی ہو تا تھا کہ علامہ کسی محفل میں اپنی نظم سنارہے ہیں اور ان کے کلام کے شاکھیں لیکن تمام تر اغلاط کے ساتھ کسی رسالے میں چھپ جا تیں اور کلام کے شاکھین لکھتے جارہے ہیں۔ ظاہر ہے اس طرح لکھنے میں بعض اغلاط واقع ہو جاتی ہیں۔ چنانچہ یہ نظمیں اپنی تمام تر اغلاط کے ساتھ کسی رسالے میں حھپ جا تیں اور یوں علامہ کو اپنے معتر ضین کے اعتر اضات پر خفت اٹھانا پڑتی۔ اس کے بعد تو علامہ نے ایسے رسائل کے ایڈیٹر وں کے خلاف قانونی چارہ جوئی کا فیصلہ کر لیا۔ اس معاسلے میں وہ اس قدر سخت سے کہ اپنے دوستوں سے بھی بر ہم ہو جاتے سے۔ ایک د فعہ امتیاز علی تاج نے انجمن حمایت اسلام کے ایک جلسہ میں سنائی جانے والی پھر نظمیں نقل کر کے اپنے رسالہ "کہکٹاں" میں شائع کر دیں۔ (ﷺ ﷺ) چنانچہ علامہ نے انھیں قانونی نوٹس دیا۔ جس کے بعد مشکل سے ان کی گلو خلاصی ہوئی۔ اس طرح کا واقعہ عبد المجید سالک کے ساتھ بھی پیش آیا۔ جنھیں رسالہ "فانوسِ خیال "(ﷺ) میں علامہ کے کلام کی اشاعت پر نوٹس دیا گیا تھا۔

متر وکاتِ اقبال کے ذخیرہ میں بعض اشعار ایسے بھی ہیں جو علامہ نے ازراہ محبت دوسروں کو بخش دیے تھے اور اپنے کلام میں انھیں شامل نہیں کیا۔ اس طرح کا ایک واقعہ 'دبستانِ اقبال' میں رسالہ ہمایوں مئی اس اللہ ہمایوں میں ہمارہ اس اللہ ہمارہ ہمارہ ہمارہ ہمارہ اس موجود ہے ( کے مرامضان عطائی سینئر انگلش اس مرکی طرف اشارہ موجود ہے ( کے اس مضان عطائی سینئر انگلش اس میں میں معلامہ اقبال کے درِ گرز من سکول ڈیرہ غازی خان) کو سنائی تھی۔ محمد رمضان عطائی پر اس رباعی کا اتنا اثر ہوا کہ آپ گر پڑے اور بہوش ہوگئے۔ بعد میں علامہ اقبال کے درِ دولت پر حاضر ہوئے اور درخواست کی کہ وہ رباعی انھیں بخش دی جائے۔ اقبال نے کمال فیاضی سے بیر رباعی محمد رمضان کو بخش دی اور اسے اپنے کلام سے خارج کر دیا۔ وہ رباعی درج ذیل ہے۔

علامہ نے اس مضمون سے مطابقت رکھنے والی ایک اور رہاعی لکھی جو "ار مغانِ تجاز "صفحہ 🖰 🗁 🗁 پر شامل ہے۔

بہ پایاں چوں رسد ایں عالم پیر شود ہے پردہ ہر پوشیرہ تقدیر(ہاہشے)

اپنے کلام پر اصلاح اور متر و کات کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ ایڈیٹر صاحبان کو علامہ کی تحریر پڑھنے میں د شواری ہوتی تھی۔ چنانچہ بعض الفاظ یا مصرعے غلط حچپ جاتے تھے۔ مجموعہ کی ترتیب کے وقت علامہ ان مصرعوں کو درست کر لیتے تھے جے بعض حضرات اصلاح سمجھ لیتے تھے۔ مثال میں وہ قطعہ پیش کیا جاسکتا ہے جو"



سر ودِرفتہ" ( 🗀 🖺 میں چھپا ہے۔ اس قطعہ کے تبیر ہے مصرعے میں لفظ" یعنی" کھاہوا ہے جسے ضیاءالدین برنی نے آج سمجھا ہے ( 🗁 🖹 ) حالا نکہ اس قطعہ کاعکس اس کتاب میں موجو د تھا۔

ا قبال کی دیگر منظومات کے ترک کرنے کی وجوہ مختلف ہیں۔"خلافت اور ترک عرب"اس لیے متر وک کر دی گئی کہ علامہ کواشعار کی بندش کچھے زیادہ پہند نہیں آئی۔ چونکہ بعض نظمیں علامہ کے ذہن کو کم اور سامعین کے ذہن اور سوچ کوزیادہ منعکس کرتی تھیں اس لیے علامہ نے انھیں اپنے کلام میں شامل نہیں کیا۔ بعض نظمیں فرمائثی نوعیت کی تھیں اور ان میں مقامیت زیادہ آفاقیت کم تھی لہٰذاانھیں بھی ترک کر دیا۔ ان نظموں میں بطورِ خاص قابلِ ذکر ہیں۔

بعض نظمیں خالفتاً نجی نوعیت کی تھیں جو کسی ہنگامی واقعہ کی پیداوار تھیں۔ ان کالہجہ اقبال کے آفاقی کلام کے لہجہ سے بیسر مختلف تھا، انھیں بھی ترک کرنا پڑا۔ بعض نظموں مثلاً " بیاس جنابِ امیر " " شکریہ انگشتری " ، پیشکش ( بحضور سر سید علی امام مرحوم ) " ، "خطاب بہ تاجدارِ دکن " ، " مجمد علی (مولانا مجمد علی مرحوم کی وفات پر " ، " امرامی کی وفات پر " ، " مرگب قوم " ، " مقام خود شاس " ، " منشی محبوب عالم کے سفر یورپ پر " ، " اہل درد " اور " برگب گل اور ماتم پر " وفیر " ہم کے علاوہ آخری دورکی بعض جھوٹی تھوٹی نظموں ، رباعیات اور قطعات میں علامہ نے مجموعی تاثر کو بہت اہمیت دی اور جو نظم ان کے اصل آہنگ سے مطابقت نہیں رکھتی تھی اسے اپنے کلام سے خارج کر دیا۔ ایسا کرتے وقت انھوں نے خاص طور پر اس امر کو ملحوظِ خاطر رکھا کہ ایسے اشعار حذف کر دیئے جن میں ان کا مفہوم واضح طور پر ادانہیں ہو پایا۔ کلام کو ترک کرتے وقت اقبال کی نظر اشعار کے فنی اور جمالیاتی پہلووں پر بھی رہی۔ خاص طور پر انھوں نے تکر ارِ مضامین کا خیال رکھا اور کہیں کی شعر میں کوئی ایساخیال پیش ہو گیا جو اس نظم یا غزل کے کسی اور شعر میں آچکا تھا تو اسے بھی ترک کر دیا۔ آخری دور کے کلام کی اصلاح کرتے وقت علامہ نے یہاں تک احتاظ کرتی کہ غزل میں حتی الواسع کوئی قافیہ دوسری دفعہ استعال نہ ہونے بائے۔

اقبال کے پہلے دور کاوہ کلام جو ماہنامہ "مخزن" اور اُس دور کے رسالوں اور اخباروں میں شائع ہوا تھا اور ان کی وہ غزلیں اور نظمیں جو اس زمانے کے متعدد مشاعروں اور جلسوں میں پڑھی گئی تھیں۔ وہ ان کے زمانۂ حیات میں کسی مرتب و مدون صورت میں شائع نہ ہو سکیں۔ ممکن ہے کہ انھیں دیگر اہم تصنیفات کی ترتیب و مشاعروں اور جلسوں میں پڑھی گئی تھیں۔ وہ ان کے زمانۂ حیات میں کسی کر کے انھیں اپنی مگر انی میں شائع کر ادیں اور ہو سکتا ہے کہ یہ کلام ان کی باریک ہیں نگاہ سے گرگیا ہواور دوبارہ اشاعت کے قابل نہ سمجھا گیا ہو مگر اس میں شک وشبہ کی کوئی گنجائش نہیں کہ ان کا یہ کلام بھی ہنوز اکثر اصحاب علم کے کتب خانوں میں موجود ہے اور جس کسی کے پاس موجود ہے وہ اسے تبرک نایاب سمجھ کر اپنی تحویل میں محفوظ رکھتا ہے اور اپنے دوستوں کی محفاوں میں فخریہ پیش کر تا ہے اور کہتا ہے کہ اقبال ؓ کی یہ نظم فلاں جلسہ میں پڑھی گئی تھی اور یہ غزل فلاں اور فلاں پر چے میں حجیب چکی ہے اور وہ پر چے میرے یاس محفوظ ہیں۔

خرم آل کس که درین گرد سوراے بیند جوہر نغمہ ز لرزیدن تارے بیند(ﷺ)

یہ بھی دیکھا گیاہے کہ اقبال کے بعض اداشاس جب اپنی تصنیفات میں ان کے کلام کے نمونے پیش کرتے ہیں تو دو چار غیر مرتب یا غیر مطبوعہ غزلیں بھی شائع کر دیتے ہیں اور اس کے ساتھ ان غزلوں کی خوبیوں اور بلاغتوں کو بھی اجاگر کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ "ہر چہ ازیار می رسد نیکواست" ( [] [] )۔ ظاہر ہے جب اقبال کی رندگی کے سب چھوٹے بڑے واقعات حتی کہ ان کے ملازم علی بخش کے اطوار وعادات بھی شید ایانِ اقبال کے لیے دلچپی کا باعث ہو سکتے ہیں تو پھر کوئی وجہ نہیں معلوم ہوتی کہ ان کا ازیاد رفتہ کلام بھی جس کا ایک ایک لفظ اور ایک ایک حرف ان کی اس دور کی زندگی کے جذبات و تصورات سے وابستہ ہے وہ لوگوں کی دلچپی کا موجب نہوں سکے اور اسے طاق نسیاں پررکھ دیاجائے۔ اقبال کہتے ہیں کہ:

بہ کے عیاں نہ کردم ز کے نہاں نہ کردم غزل آنچناں سرددم کہ بروں فادرازم(اش

رہا میہ سوال کہ جس کلام کوعلامہ نے خود حذف کر دیا تھا اسے دوبارہ شائع کرنے کی کیاضرورت؟اس سوال کا جواب اتناہی مشکل ہے جتنا کہ یہ سمجھنا کہ اقبال نے کس خیال کے تحت ایسے بلندپا میہ اور روح پرور کلام کو"اسرارورموز" اور "پیام مشرق" میں شامل کرنے سے گریز فرمایا۔ یوں توبا آسانی کہا جاسکتا ہے کہ اس کی ایک وجہ علامہ کی نظر ثانی اور حُسنِ تنقید وا متخاب ہے لیکن اس جواب سے محققین کی تشفی نہیں ہوسکتی۔ اس لیے کہ ان محزوفات میں ایک کثیر تعداد ایسے اشعار کی بھی یائی



جاتی ہے جو "پیام مشرق" کے اشعار کے مقابلے میں بہت اور فروتر نہیں ہیں۔ پھر کس بناپر ایسے معیاری کلام کو "پیام مشرق" میں درخور اشاعت نہیں سمجھا گیا۔ اس امر کی تحقیق کے لیے ہمیں اس دور کے ثقافتی ماحول اور سیاس پس منظر پر نگاہ ڈالنی چاہیے جس سے متاثر ہو نااقبال جیسے فلسفی شاعر کے لیے ناگزیز تھا۔ یہ دور مسلمانانِ ہند کے لیے سخت ابتلاء آزمائش کا دور تھا جس کا سلسلہ بیسویں صدی کے آغاز سے لے کر ایس سی سی ایس سی معصر مخالف قوتیں حکومت انگلسیہ کا سہار الے کر مسلمانوں کے جداگانہ وجود کو ختم کر اناچاہتی تھیں۔ اس عہد میں اسلامیان ہند کو خودی کا بھولا ہو اسبق سکھانے کے لیے آل انڈیا مسلم لیگ کی نیو پڑی تھی۔ گردوییش کے ان حالات کا اثر اقبال کے کلام پر پڑا۔ اقبال کی نظمیں اور اس عہد کی متعدد غزلیں و قنافو قناً ملک کے مؤتر جرائد اور مستندر سائل اور گلدستوں میں زیب قرطاس ہوتی رہیں۔

جب"اسرارِ خودی" کی تدوین کا کام شروع ہوا تو حالات بدل چکے تھے اور جمود و تعطل کی جگہ کاروانِ ملت میں جوشِ عمل اور حصولِ مقصد کے لیے مجنونانہ بیخودی و سرمستی پیدا ہو چکی تھی۔ گو بظاہر تحریک خلافت کی ناکامی نے دلوں کو افسر دہ اور حوصلوں کو پست کر دیا تھا تاہم مایوسی تھی کہ پاس نہ پھٹکتی تھی اور اُمید تھی کہ جس کا دامن ہاتھ سے نہ چپوٹا تھا۔ اقبال نے اس اندازِ فکر کی ترجمانی یوں فرمائی۔

> گفت رومی ہر بنائے کہنہ کآبادال کند می ندانی اول آل بنیاد را ویرال کند(∰ﷺ)

اور انہی حقائق کے پس منظر میں جب علامہ نے اپنے گذشتہ فارسی کلام پر نظر ڈالی تواس میں بہت سی الیی با تیں نظر آئیں جنھیں "اسر ارِ خودی" میں شامل کرنااگر غیر مناسب نہیں تو عین مصلحت بھی نہیں تھا۔ انھوں نے محسوس کیا کہ ان کے اپنے مجمی تصوف، سیاسی اغراض و مقاصد اور زاویہ ہائے فکر و نگاہ میں تجربات کی کشکش اور حوادث کی آمیز ش سے کچھے ایسا تغیر واقع ہواتھا کہ جس کے پیشِ نظر سابقہ خیالات واحساسات کو تمام و کمال منظر عام پر لاناا قضائے خلوص و نیک نیتی کے منافی تھا۔ بقول صاحب موج کو ثر:

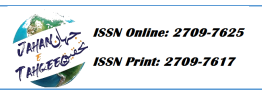
"اُن کی نیچرل اور قومی نظمیں ساری قوموں میں مقبول تھیں اور خیال کیا جارہا تھا کہ وہ ہندوستان کے بیدار شدہ سیای احساسات کا مظہر ہو گالیکن اقبال نے خو د اس قبولیت عامہ کو ٹھکر اکر اپنی شاعری کے لیے ایک علیحدہ راستہ اختیار کیا۔ جس میں دقتیں اور مخالفتیں تھیں لیکن جس کی ضرورت وہ خو دسمجھتا تھا۔"(ﷺ)

اس احساس کے پیدا ہوتے ہی اقبال نے "اسر ارور موز" کے صفحات میں شدّو مدسے کتر بیونت کی اور اس دوران میں بہت سے ایسے اشعار کا بھی قلع قمع کر دیا جنھیں مندر جہ بالاذ ہنی افتاد سے کچھ سروکار نہیں تھا۔ اس مدمیں وہ اشعار شامل ہیں جنھیں زیرِ نظر مجموعے میں جگہ دی گئی ہے۔ لیکن جیسا کہ اقبال ؒنے خود فرمایا ہے:

> کھبر تا نہیں کاروانِ وجود کہ ہر لخط ہے تازہ شانِ وجود(ﷺ

امتدادِ زمانہ اس نوع کے کلام اور اس کے اقدار کو گئن نہیں لگا سکا۔ ﷺ آپ کے لاٹانی انقلاب نے جہاں تاریخ کے ایک اہم باب کا خاتمہ کر دیا، وہاں اس شدید ضرورت کا بھی احساس دلایا کہ نقوش ماضی کا آئینۂ حال میں مطالعہ کیا جائے اور جس ماضی کا تعلق اقبالیات سے ہواس کو نظر انداز کر نا تاریخ کے ایک عظیم الشان پہلوسے، پہلو تہی کرنا ہے۔ مرزاغالب نے اپنے کلام کا انتخاب شائع کیا تھا اور یہ لکھ دیا تھا کہ اس کے سواکوئی میر اکلام پیش کرے تو ہر گزمیر اکلام نہ سمجھا جائے مگر باوجو داس کے اُن کے پر ستاروں نے ان کا یک ایک رُقعہ ڈھونڈ ڈھونڈ کر نکالا اور شائع کیا۔ اس تلاش میں وہ نیخہ بھی دستیاب ہوا جو مرزانے تحفقاً بھوپال کے فوجد ارخال کو پیش کیا تھا اور جو نسخہ تمید ہیے کے نام سے شائع ہوا۔ اس میں بعض ایسے نایاب اور بلند پایہ شعر نکلے جو انتخاب کے وقت مرزاکی نظر سے او جھل تھے یا حافظے سے جاتے رہے تھے اور اس لیے مطبوعہ کلام میں شامل ہونے سے رہ گئے۔ کون کہہ سکتا ہے کہ اگر یہ علامہ ممدوح کے سامنے ہو تا تو اس کا کس قدر حصہ وہ خود شائع

حواله جات



- كَ. مولاناغلام رسول مېر،" سروږ رفته " (مريته)، (لا هور: كتاب منز ل، ﴿ ﴿ ﴿ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّاللَّمُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ
  - 🖺. الضاً: ص 🛮 🗗
  - ■. ايضاً:ص∑۞
  - 🗐. گیان چند جین، ابتدائی کلام اقبال، (حیدرآباد: اردوریسرچ سنٹر، 🏲 🎤 📭 🕝 -) ص
  - 🗒. علامه ڈاکٹر محمد اقبال، اسر ارِ خو دی (لاہور: کریمی پریس، 🏲 🗁 🖭 🦳 📹 📹
    - 🛚 . ايضاً، ص 🚟
    - 🚎. ايضاً، بال جبريل (لا هور: تاج كمپني بر انڈر تھ روڈ، 🖥 🗐 🖫 づء) ص 🎖 🖫
  - - №. اليضاً،" ص\$ 🗁
- 🗀 🗁 . سيد مظفر حسين برني، كلياتِ مكاتيب اقبال (جلد اول)، ( و بلي: اُر دواكادي، 🚰 🖭 📭 🗗 🥞 🖺
- ے کے . سید مظفر حسین برنی، کلیاتِ مکاتیب اقبال (جلد اول)، (دبلی: اُردواکادی، کے ۱۹۵۰ کا کا کا کا کا کا کا کا ک
  - الضاً، ص الصاب الصاب الصاب الصاب
  - - اليناً، ص الشاء ص الشاء ص
    - 🖁 🗀 . عبدالمجيد سالك، ذكرِ اقبال، (لا هور: بزمِ اقبال، 🖥 🖫 🕥 ء) ص 🖁 🚟
      - ايضاً، ص∄ الصاً الصالح الصالح
- 🚟 🗁 . سيد مظفر حسين برني، كلياتِ مكاتيب اقبال (جلد اول)، (د بلي: اُردواكادي، 🦳 📭 📭 📭 🗇 づ 🖺 🖺
  - الينا، ص الينا، ص الله الله
- - 🗀 🖺 . مولانا غلام رسول مېر، " سر وږ رفته " (مرتبه)، (لا هور: کتاب منز ل، 🗈 🖫 🖭 🦳 ) ال 🖺 🖺
    - 🖆 🖺 . عطيه فيضى، اقبال (مترجم)عبد العزيز خالد (لا هور: آئينه ادب، 📾 🖥 🐿 づء)ص 🖥 🖺
  - 🕮 🗎 علامہ ڈاکٹر محمہ اقبال، کلیاتِ اقبال فارسی (لاہور: غلام علی اینڈ سنز، 🖁 🗃 🕟 づء) ص 🖫 🗐
    - ایضاً، ص 🗁 🖺 🖫
    - ايناً، ص**١٩**
    - النيناً، كليات اقبال أردو (لا هور: غلام على ايندُ سنز، النين النين الله النينة على النينة سنز، النينة النين
    - 💵 🗂 شيخ محمد اكرام، موج كوثر (لامور: اداره ثقافت اسلاميه، 🖹 🗁 🗀 🗐 عن 🎖 🖹
    - ایضاً، کلیاتِ اقبال اُردو(لاہور: غلام علی اینڈ سنز، اا ﷺ ﴿ اَلَٰ اَلْمُ عَلَى اینڈ سنز، اللہ ﴿ اللّٰ اللّ
      - .≞⁴